
Fotos: GSUS FERNÁNDEZ

Face to Face/054

Rafael 
Argullol  
Eduardo 
Arroyo
26.04.2013

Las notas previas del encuentro entre Rafael 
Argullol (Barcelona, 1949) y Eduardo Arroyo (Bilbao, 
1964) telegrafían algunas reglas del juego dialéctico. 
Se cruzan mensajes escuetos, pero no sentenciosos, y 
precisos, pero lo suficientemente fértiles como para 
librar al espectador de la orfandad propedéutica. 
Más que argumentos disciplinares o fatigosas 
autocitas, se proponen una aventura verbal que 
reivindique la transparencia, la cooperación, la 
libertad y el pensamiento nómada. La conversación se 
alimenta de otros términos como riesgo y erotismo, 
y, a modo de epílogo, naturaleza y progreso. En ese 
índice, la arquitectura se da por convocada como 
parte de la vida que es, sin sobreprotecciones. 
Off the record: la última palabra que se escucha en la 
habitación es resistencia.



Fotos: GSUS FERNÁNDEZ

Face to Face/054

Rafael 
Argullol  
Eduardo 
Arroyo
26.04.2013

Las notas previas del encuentro entre Rafael 
Argullol (Barcelona, 1949) y Eduardo Arroyo (Bilbao, 
1964) telegrafían algunas reglas del juego dialéctico. 
Se cruzan mensajes escuetos, pero no sentenciosos, y 
precisos, pero lo suficientemente fértiles como para 
librar al espectador de la orfandad propedéutica. 
Más que argumentos disciplinares o fatigosas 
autocitas, se proponen una aventura verbal que 
reivindique la transparencia, la cooperación, la 
libertad y el pensamiento nómada. La conversación se 
alimenta de otros términos como riesgo y erotismo, 
y, a modo de epílogo, naturaleza y progreso. En ese 
índice, la arquitectura se da por convocada como 
parte de la vida que es, sin sobreprotecciones. 
Off the record: la última palabra que se escucha en la 
habitación es resistencia.



Connotaciones artísticas
Eduardo Arroyo: Históricamente, a los 
arquitectos siempre se los ha considerado 
artistas. En la Francia del XIX, con el nacimiento 
de la ingeniería como disciplina disociada de la 
arquitectura, surgió también la separación entre 
artista y sociedad. La nuestra es una sociedad de 
producción rápida en términos de crédito: todo lo 
pragmático y efectivo alcanza una preponderancia 
extrema.
La posición del arquitecto como personaje que 
engloba arte y ciencia ha sido banalizada. Hoy, 
cualquier equipo de arquitectura está compuesto 
por docenas de ingenieros, sociólogos, 
expertos en acústica..., y el arquitecto es quien 
en apariencia los coordina, pero carece de 
esa posición central en la producción de la 
arquitectura que antes ocupaba.
Creo que el arquitecto ya no forma parte de nada. 
Me interesa la oportunidad que tenemos ahora 
para reconstruir un sistema corrupto y recuperar 
esa relación íntima -llamémoslo arte, aunque 
prefiero creación- con el origen de las cosas, 
fundamental para abandonar modelos obsoletos. 
Rafael Argullol: No solo se empuja a la 
arquitectura fuera del arte, sino también a todo 
lo demás, desde la literatura a la música. Creo 
que hay una razón; en la cultura europea, sobre 
todo a partir del Renacimiento, la palabra arte 
implica algo que en estos momentos es incómodo 
y molesto: enfrentarse a interrogantes como la 
trascendencia, el origen, el sentido, la esencia, 
la lentitud, y a una conflictividad interna en el 
proceso creativo.
El arte viene, al menos en nuestra tradición, 
cargado de toda una serie de connotaciones 
que ahora son juzgadas como antipragmáticas, 

antiutilitarias y antiveloces. Por ello, no se 
produce ese intento solo en el territorio de la 
arquitectura, sino en todos los territorios. De ahí 
la desartistización, por decirlo así, de nuestra 
civilización. Se trata de un frente global, pero no 
irreversible; creo que se va a necesitar de nuevo 
de los problemas que planteaba el arte.

Transparencia y piel
EA: Todos los sistemas sociales que apoyen la 
creatividad deben ser mucho más transparentes; 
la opacidad se ha instalado en la sociedad de 
manera contundente en los últimos años. Crear 
algo, ya sea un edificio o un libro, es en sí un acto 
de transparencia completo, no solo a nivel social, 
sino también moral, porque dispones tu creación 
para que las personas puedan acceder libremente 
a ella. La sociedad necesita la transparencia para 
mantenerse en un nivel de cooperación y de 
igualdad. 
RA: La transparencia está mucho más vinculada a 
una capacidad del individuo para enfrentarse a los 
propios dilemas, a la libertad interior, mientras que 
la opacidad procede de una tradición en Europa 
que ha protegido o situado a los individuos al 
margen de esa libertad interior, lo que se observa 
muy bien en las herencias religiosas. A pesar de 
que en Europa la religiosidad es quizá mínima en 
el terreno popular, es evidente que la Reforma 
protestante en el mundo nórdico llevó al individuo 
a la necesidad de enfrentarse, por ejemplo, con 
la lectura de la Biblia, mientras que en el mundo 
católico todo el aparato litúrgico mantuvo grados 
muy importantes de mediación opaca. Se trata, 
por tanto, de dos elementos opuestos. 
Lo opaco, en cambio, casa muy bien con lo 
gregario. La relación del poder con la creatividad 

conduce a estructuras altamente mediatizadas y 
a una primacía de la cultura como espectáculo 
o exhibición, como algo que hay que «poner 
hacia afuera». Sin embargo, existe una escasa 
comprensión de la cultura como esa creatividad 
individual que debe llevar necesariamente 
aparejada el signo de la transparencia.
EA: Incluso diría que esa aprobación y validación 
gregarias provocan la opacidad de manera 
automática. Me interesa la rebeldía, entendida 
como ese «salirse de las normas», no por 
contraposición, sino por resistencia a una situación 
socialmente asumida en la que cualquier creador 
fuera del grupo, cualquier radical libre, se vuelve 
invisible: el grupo mismo evidencia «lo que hay 
fuera».  
RA: Nos encontramos en una época paradójica: 
por un lado, algunos piensan que vivimos una 
libertad colectiva sin precedentes. En realidad, 
esa libertad colectiva está dominada por una gran 
carga de autocensura, algo que he percibido en 
el terreno de la creación, y más en concreto en el 
de la arquitectura, en aumento durante los últimos 
años.
Hace unos veinticinco años mantuve una 
vinculación directa con la revista Quaderns 
d’Arquitectura i Urbanisme. Entonces contaba 
con un consejo de redacción compuesto por 
arquitectos -luego fueron muy conocidos- y la 
libertad de debate era muy interesante, tanto 
en el territorio propio de la arquitectura como 
en lo que significaba en la civilización de nuestra 
época. Ese debate, basado en niveles elevados de 
crítica y de lo que ya has definido como rebeldía 
-la capacidad de oponerse al gregarismo- se ha 
ido secando. Visto por alguien que ha seguido 
siempre la arquitectura, pero no es arquitecto, da 
la impresión de que su deriva última -a través de 
todos estos montajes icónicos que representan 
el mismo edificio en Londres o en Dubái- es 
consecuencia de un aumento progresivo de la 
opacidad y la autocensura: el elemento crítico se 
ha ido marginando cada vez más.
En los últimos tiempos, la arquitectura se ha ido 
convirtiendo en algo muy endógeno, como fiel 
reflejo de nuestra sociedad. A principios del siglo 
XXI, lo que está en juego es algo de lo que se 
habla poco en los periódicos y en los medios 
de comunicación: la batalla por un futuro en 
el que exista una defensa de la tradición de la 
libertad colectiva -una democracia en realidad 
muy minoritaria en la vida del mundo-, frente a 
un modelo que podríamos llamar tribal-mafioso, 
que se está imponiendo en todo el planeta y 
no admite crítica ni rebeldía. La arquitectura 
siempre ha sido la piel del poder, y es la que más 
rápidamente se ha adaptado a estos tiempos que 
juzgo como muy peligrosos, en los que se roza el 
totalitarismo.
EA: El sistema totalitario está basado en la rapidez 
del beneficio. El modelo económico que regula 
la producción de la arquitectura para salvar la 
imagen del poder provoca que esta sea rápida 
y efectiva, ya sea por condiciones electorales o 
beneficios económicos, aunque su producción 
necesite de un proceso mucho más dilatado. 
Para resolver todo esto en un tiempo mínimo se 

Face to Face/056 Face to Face/057

requiere de esa opacidad informativa y falta de 
transparencia, incentivadas por la aceleración 
de los sistemas de producción. Con la demanda 
de la rapidez, los arquitectos se han plegado a 
la producción irreflexiva para entrar en la caja 
perimetral protectora, al tiempo que han hecho 
descender su capacidad creativa. 
RA: A todos los creativos se les exige una 
celeridad fast food para asegurar la pervivencia 
de ese mecanismo de poder. La arquitectura 
es especialmente sensible, porque siempre ha 
desempeñado una evidente función de visibilidad 
mediadora entre la ciudadanía y el poder: es 
una huella física en el seno de la ciudad, y la 
propia ciudad es la neurona a través de la cual 
se ha organizado la civilización. El hecho de que 
el discurso progresivamente acrítico se haya 
apoderado de lo que podríamos denominar como 
última modernidad ha sido, desde mi punto de 
vista, demoledor. 
Algún día debería trazarse el balance de lo 
que ha significado en los últimos veinticinco 
años la imposición progresiva y brutal del 
llamado capitalismo de casino, y la pérdida 
del armamento intelectual, espiritual y cívico 
de lo que ha sido la posmodernidad con esos 
dos actores unidos: la retirada generalizada 
del discurso crítico y el asentamiento de un 
capitalismo que ya no es el industrial (Marx)-, sino 
meramente especulativo.

Tensión exquisita y condición erótica
EA: Una imagen sin mensaje, cargada con toda 
la sofisticación aparente que se quiera, pero sin 
profundidad, nos lleva a un entendimiento de 
la arquitectura como pornografía: la piel acaba 
siendo un embellecedor al que se recurre para 
que esconda la nada que hay detrás. Opacidad 
espectacular para que su interior pueda ser 
manipulado y transformado de una manera banal.
RA: Mientras que la pornografía es una posesión 
cerrada en sí misma, embalada como un 
producto sin riesgo ni conocimiento, el erotismo 
exige aventura, una mediación a través de un 
diálogo (con lo otro y con los otros) tras el que 
te pueden decir no; en la pornografía ya existe 
un sí anticipado porque está comprado, es un 
producto.
Siempre me han fascinado los escritos de 
Leon Battista Alberti por ser el primero que, 
creo, comprendió con claridad el erotismo de 
la arquitectura y la necesidad de esa tensión 
exquisita entre proyecto, medio, lugar, belleza, 
confortabilidad, seguridad y contexto. No creo 
que el arquitecto tenga que depender del 
control de las opiniones de los ciudadanos. Por 
ejemplo, en la época de la erección de la cúpula 
de Santa Maria del Fiore, una ciudad como 
Florencia tuvo a los ciudadanos entusiasmados 
y discutiendo. También sucedió en Barcelona 
durante los debates arquitectónicos de lo 
que se ha denominado modernidad. Allí se 
desataron intervenciones en las que no siempre 
era obligado respetar la opinión mayoritaria, ni 
mucho menos. Entonces, el arquitecto intentaba 
mantener una libertad creativa, una rebeldía, un 
lenguaje personal; pero lo sometía eróticamente a 

los descubrimientos y a las distintas mediaciones 
de la ciudadanía, en oposición o juego 
contradictorio con el poder.
Ahora tengo la impresión de que, en muchos 
de sus aspectos, la arquitectura predominante 
en los medios se ha convertido en un producto 
pornográfico que da igual emitir desde una 
televisión de Hong Kong, Nueva York, Madrid... 
porque siempre es el mismo. Con más o menos 
brillantez o espectacularidad es el mismo 
producto, sin ningún tipo de dialéctica interna, 
riesgo o aventura, sin que aporte conocimiento.
EA: La tensión exquisita es un paso, que 
considero genérico en toda creación, mediante 
el que se consigue una determinada empatía 
informativa con «lo que está enfrente». Y exige 
un grado de precisión —un rozamiento— que el 
sistema detecta rápidamente como pernicioso y 
procede a su eliminación. Este rozamiento implica 
que la gente reflexione o se emocione, algo 
peligroso porque no contribuye al control de la 
opinión. Una población que piensa y demanda 
genera arena en el engranaje del sistema. 
Entonces, el hielo se vuelve asfalto y se produce 
el rozamiento de la duda.
RA: Siendo la arquitectura el hábitat del 
hombre, me llama la atención la pérdida 
progresiva de protagonismo del «habitante del 
hábitat». La discusión sobre su no centralidad 
en la arquitectura es terrorífica. Todo lo que 
esté vinculado a una arquitectura de poder y 
de la multiplicación de la opacidad no tiene 
ningún interés en que el individuo juegue como 
protagonista.
EA: Todos los avances en materia de creación 
artística son saltos al vacío de la valentía en 
soledad. El riesgo que conllevan es la auténtica 
validación de la capacidad creativa como algo 
necesario.
La mayoría de los saltos genéticos de cualquier 
disciplina han surgido a través de un personaje 
que abre una puerta mediante su propia voluntad 
individual, su propio riesgo, para que los demás 
evolucionen y se relacionen. Me emociona 
descubrir ese riesgo que alguien ha asumido a 
sabiendas de promover su propio fracaso. No 
tiene nada que ver con el individualismo, porque 
las sociedades que verdaderamente creen en el 
individuo como pilar básico son más cooperativas 
y menos impositivas. 
RA: Hay un paradigma aplicable a todos 
los lenguajes creativos, a nuestra vida y, por 
supuesto, a la propia arquitectura: el viaje. Es la 
capacidad que uno tiene para mirarse desde otro 
mirador; lo que te cura y te resguarda de toda 
tentación de patriotismo, nacionalismo estrecho, 
provincialismo o narcisismo tonto. Porque sabes 
que la vida es ir continuamente destruyendo ese 
mirador único para buscar otro nuevo desde el 
que observarse.

Viaje creativo y paradigma 
microeconómico
EA: Cuando uno viaja de manera independiente 
detecta que muchos de los problemas que surgen 
en el camino tienen soluciones no conocidas. Es 
decir, se necesita de la relación con la selva, el 

sistema de resolución de problemas que cada 
cual reconoce en su hábitat.
En el viaje creativo, tener la mochila llena de 
esas capacidades resolutivas permite asumir 
riesgos mayores. Cuando se sale de un sistema de 
protección colectivo o gregario, uno se adentra 
más en el riesgo. Un buen jugador de póquer 
conoce bien dónde están los riesgos y mide 
perfectamente sus apuestas. Es curioso, cuando 
se ve una buena partida, cómo sorprenden las 
reacciones de algunos de los buenos jugadores 
tras tirar las cartas: «Si esta jugada era genial», 
piensas; sí, pero no la adecuada para su 
conocimiento personal. 
RA: La ventaja de la concepción nómada en la 
creación o en la vida es la apertura al riesgo. 
Continuamente, uno se debe enfrentar a un 
sistema de encrucijadas e intentar elegir el mejor 
camino, pero ese «mejor» no es el más seguro. 
Y, aunque tiene algo de doloroso, mantiene al 
tiempo la tensión creativa. Se debe continuamente 
intentar optar por lo mejor; sin embargo, se sabe 
que podría no serlo, y hay, por tanto, riesgo. De la 
misma manera que uno llega a una isla, la coloniza 
y percibe otra isla, la vuelve a colonizar y termina 
descubriendo un archipiélago, 

Más entropía y menos 
orden en las ciudades 
nos harán capaces 
de integrar con la 
naturaleza esa parte 
del caos que intuimos 
que tiene la vida.



Connotaciones artísticas
Eduardo Arroyo: Históricamente, a los 
arquitectos siempre se los ha considerado 
artistas. En la Francia del XIX, con el nacimiento 
de la ingeniería como disciplina disociada de la 
arquitectura, surgió también la separación entre 
artista y sociedad. La nuestra es una sociedad de 
producción rápida en términos de crédito: todo lo 
pragmático y efectivo alcanza una preponderancia 
extrema.
La posición del arquitecto como personaje que 
engloba arte y ciencia ha sido banalizada. Hoy, 
cualquier equipo de arquitectura está compuesto 
por docenas de ingenieros, sociólogos, 
expertos en acústica..., y el arquitecto es quien 
en apariencia los coordina, pero carece de 
esa posición central en la producción de la 
arquitectura que antes ocupaba.
Creo que el arquitecto ya no forma parte de nada. 
Me interesa la oportunidad que tenemos ahora 
para reconstruir un sistema corrupto y recuperar 
esa relación íntima -llamémoslo arte, aunque 
prefiero creación- con el origen de las cosas, 
fundamental para abandonar modelos obsoletos. 
Rafael Argullol: No solo se empuja a la 
arquitectura fuera del arte, sino también a todo 
lo demás, desde la literatura a la música. Creo 
que hay una razón; en la cultura europea, sobre 
todo a partir del Renacimiento, la palabra arte 
implica algo que en estos momentos es incómodo 
y molesto: enfrentarse a interrogantes como la 
trascendencia, el origen, el sentido, la esencia, 
la lentitud, y a una conflictividad interna en el 
proceso creativo.
El arte viene, al menos en nuestra tradición, 
cargado de toda una serie de connotaciones 
que ahora son juzgadas como antipragmáticas, 

antiutilitarias y antiveloces. Por ello, no se 
produce ese intento solo en el territorio de la 
arquitectura, sino en todos los territorios. De ahí 
la desartistización, por decirlo así, de nuestra 
civilización. Se trata de un frente global, pero no 
irreversible; creo que se va a necesitar de nuevo 
de los problemas que planteaba el arte.

Transparencia y piel
EA: Todos los sistemas sociales que apoyen la 
creatividad deben ser mucho más transparentes; 
la opacidad se ha instalado en la sociedad de 
manera contundente en los últimos años. Crear 
algo, ya sea un edificio o un libro, es en sí un acto 
de transparencia completo, no solo a nivel social, 
sino también moral, porque dispones tu creación 
para que las personas puedan acceder libremente 
a ella. La sociedad necesita la transparencia para 
mantenerse en un nivel de cooperación y de 
igualdad. 
RA: La transparencia está mucho más vinculada a 
una capacidad del individuo para enfrentarse a los 
propios dilemas, a la libertad interior, mientras que 
la opacidad procede de una tradición en Europa 
que ha protegido o situado a los individuos al 
margen de esa libertad interior, lo que se observa 
muy bien en las herencias religiosas. A pesar de 
que en Europa la religiosidad es quizá mínima en 
el terreno popular, es evidente que la Reforma 
protestante en el mundo nórdico llevó al individuo 
a la necesidad de enfrentarse, por ejemplo, con 
la lectura de la Biblia, mientras que en el mundo 
católico todo el aparato litúrgico mantuvo grados 
muy importantes de mediación opaca. Se trata, 
por tanto, de dos elementos opuestos. 
Lo opaco, en cambio, casa muy bien con lo 
gregario. La relación del poder con la creatividad 

conduce a estructuras altamente mediatizadas y 
a una primacía de la cultura como espectáculo 
o exhibición, como algo que hay que «poner 
hacia afuera». Sin embargo, existe una escasa 
comprensión de la cultura como esa creatividad 
individual que debe llevar necesariamente 
aparejada el signo de la transparencia.
EA: Incluso diría que esa aprobación y validación 
gregarias provocan la opacidad de manera 
automática. Me interesa la rebeldía, entendida 
como ese «salirse de las normas», no por 
contraposición, sino por resistencia a una situación 
socialmente asumida en la que cualquier creador 
fuera del grupo, cualquier radical libre, se vuelve 
invisible: el grupo mismo evidencia «lo que hay 
fuera».  
RA: Nos encontramos en una época paradójica: 
por un lado, algunos piensan que vivimos una 
libertad colectiva sin precedentes. En realidad, 
esa libertad colectiva está dominada por una gran 
carga de autocensura, algo que he percibido en 
el terreno de la creación, y más en concreto en el 
de la arquitectura, en aumento durante los últimos 
años.
Hace unos veinticinco años mantuve una 
vinculación directa con la revista Quaderns 
d’Arquitectura i Urbanisme. Entonces contaba 
con un consejo de redacción compuesto por 
arquitectos -luego fueron muy conocidos- y la 
libertad de debate era muy interesante, tanto 
en el territorio propio de la arquitectura como 
en lo que significaba en la civilización de nuestra 
época. Ese debate, basado en niveles elevados de 
crítica y de lo que ya has definido como rebeldía 
-la capacidad de oponerse al gregarismo- se ha 
ido secando. Visto por alguien que ha seguido 
siempre la arquitectura, pero no es arquitecto, da 
la impresión de que su deriva última -a través de 
todos estos montajes icónicos que representan 
el mismo edificio en Londres o en Dubái- es 
consecuencia de un aumento progresivo de la 
opacidad y la autocensura: el elemento crítico se 
ha ido marginando cada vez más.
En los últimos tiempos, la arquitectura se ha ido 
convirtiendo en algo muy endógeno, como fiel 
reflejo de nuestra sociedad. A principios del siglo 
XXI, lo que está en juego es algo de lo que se 
habla poco en los periódicos y en los medios 
de comunicación: la batalla por un futuro en 
el que exista una defensa de la tradición de la 
libertad colectiva -una democracia en realidad 
muy minoritaria en la vida del mundo-, frente a 
un modelo que podríamos llamar tribal-mafioso, 
que se está imponiendo en todo el planeta y 
no admite crítica ni rebeldía. La arquitectura 
siempre ha sido la piel del poder, y es la que más 
rápidamente se ha adaptado a estos tiempos que 
juzgo como muy peligrosos, en los que se roza el 
totalitarismo.
EA: El sistema totalitario está basado en la rapidez 
del beneficio. El modelo económico que regula 
la producción de la arquitectura para salvar la 
imagen del poder provoca que esta sea rápida 
y efectiva, ya sea por condiciones electorales o 
beneficios económicos, aunque su producción 
necesite de un proceso mucho más dilatado. 
Para resolver todo esto en un tiempo mínimo se 

Face to Face/056 Face to Face/057

requiere de esa opacidad informativa y falta de 
transparencia, incentivadas por la aceleración 
de los sistemas de producción. Con la demanda 
de la rapidez, los arquitectos se han plegado a 
la producción irreflexiva para entrar en la caja 
perimetral protectora, al tiempo que han hecho 
descender su capacidad creativa. 
RA: A todos los creativos se les exige una 
celeridad fast food para asegurar la pervivencia 
de ese mecanismo de poder. La arquitectura 
es especialmente sensible, porque siempre ha 
desempeñado una evidente función de visibilidad 
mediadora entre la ciudadanía y el poder: es 
una huella física en el seno de la ciudad, y la 
propia ciudad es la neurona a través de la cual 
se ha organizado la civilización. El hecho de que 
el discurso progresivamente acrítico se haya 
apoderado de lo que podríamos denominar como 
última modernidad ha sido, desde mi punto de 
vista, demoledor. 
Algún día debería trazarse el balance de lo 
que ha significado en los últimos veinticinco 
años la imposición progresiva y brutal del 
llamado capitalismo de casino, y la pérdida 
del armamento intelectual, espiritual y cívico 
de lo que ha sido la posmodernidad con esos 
dos actores unidos: la retirada generalizada 
del discurso crítico y el asentamiento de un 
capitalismo que ya no es el industrial (Marx)-, sino 
meramente especulativo.

Tensión exquisita y condición erótica
EA: Una imagen sin mensaje, cargada con toda 
la sofisticación aparente que se quiera, pero sin 
profundidad, nos lleva a un entendimiento de 
la arquitectura como pornografía: la piel acaba 
siendo un embellecedor al que se recurre para 
que esconda la nada que hay detrás. Opacidad 
espectacular para que su interior pueda ser 
manipulado y transformado de una manera banal.
RA: Mientras que la pornografía es una posesión 
cerrada en sí misma, embalada como un 
producto sin riesgo ni conocimiento, el erotismo 
exige aventura, una mediación a través de un 
diálogo (con lo otro y con los otros) tras el que 
te pueden decir no; en la pornografía ya existe 
un sí anticipado porque está comprado, es un 
producto.
Siempre me han fascinado los escritos de 
Leon Battista Alberti por ser el primero que, 
creo, comprendió con claridad el erotismo de 
la arquitectura y la necesidad de esa tensión 
exquisita entre proyecto, medio, lugar, belleza, 
confortabilidad, seguridad y contexto. No creo 
que el arquitecto tenga que depender del 
control de las opiniones de los ciudadanos. Por 
ejemplo, en la época de la erección de la cúpula 
de Santa Maria del Fiore, una ciudad como 
Florencia tuvo a los ciudadanos entusiasmados 
y discutiendo. También sucedió en Barcelona 
durante los debates arquitectónicos de lo 
que se ha denominado modernidad. Allí se 
desataron intervenciones en las que no siempre 
era obligado respetar la opinión mayoritaria, ni 
mucho menos. Entonces, el arquitecto intentaba 
mantener una libertad creativa, una rebeldía, un 
lenguaje personal; pero lo sometía eróticamente a 

los descubrimientos y a las distintas mediaciones 
de la ciudadanía, en oposición o juego 
contradictorio con el poder.
Ahora tengo la impresión de que, en muchos 
de sus aspectos, la arquitectura predominante 
en los medios se ha convertido en un producto 
pornográfico que da igual emitir desde una 
televisión de Hong Kong, Nueva York, Madrid... 
porque siempre es el mismo. Con más o menos 
brillantez o espectacularidad es el mismo 
producto, sin ningún tipo de dialéctica interna, 
riesgo o aventura, sin que aporte conocimiento.
EA: La tensión exquisita es un paso, que 
considero genérico en toda creación, mediante 
el que se consigue una determinada empatía 
informativa con «lo que está enfrente». Y exige 
un grado de precisión —un rozamiento— que el 
sistema detecta rápidamente como pernicioso y 
procede a su eliminación. Este rozamiento implica 
que la gente reflexione o se emocione, algo 
peligroso porque no contribuye al control de la 
opinión. Una población que piensa y demanda 
genera arena en el engranaje del sistema. 
Entonces, el hielo se vuelve asfalto y se produce 
el rozamiento de la duda.
RA: Siendo la arquitectura el hábitat del 
hombre, me llama la atención la pérdida 
progresiva de protagonismo del «habitante del 
hábitat». La discusión sobre su no centralidad 
en la arquitectura es terrorífica. Todo lo que 
esté vinculado a una arquitectura de poder y 
de la multiplicación de la opacidad no tiene 
ningún interés en que el individuo juegue como 
protagonista.
EA: Todos los avances en materia de creación 
artística son saltos al vacío de la valentía en 
soledad. El riesgo que conllevan es la auténtica 
validación de la capacidad creativa como algo 
necesario.
La mayoría de los saltos genéticos de cualquier 
disciplina han surgido a través de un personaje 
que abre una puerta mediante su propia voluntad 
individual, su propio riesgo, para que los demás 
evolucionen y se relacionen. Me emociona 
descubrir ese riesgo que alguien ha asumido a 
sabiendas de promover su propio fracaso. No 
tiene nada que ver con el individualismo, porque 
las sociedades que verdaderamente creen en el 
individuo como pilar básico son más cooperativas 
y menos impositivas. 
RA: Hay un paradigma aplicable a todos 
los lenguajes creativos, a nuestra vida y, por 
supuesto, a la propia arquitectura: el viaje. Es la 
capacidad que uno tiene para mirarse desde otro 
mirador; lo que te cura y te resguarda de toda 
tentación de patriotismo, nacionalismo estrecho, 
provincialismo o narcisismo tonto. Porque sabes 
que la vida es ir continuamente destruyendo ese 
mirador único para buscar otro nuevo desde el 
que observarse.

Viaje creativo y paradigma 
microeconómico
EA: Cuando uno viaja de manera independiente 
detecta que muchos de los problemas que surgen 
en el camino tienen soluciones no conocidas. Es 
decir, se necesita de la relación con la selva, el 

sistema de resolución de problemas que cada 
cual reconoce en su hábitat.
En el viaje creativo, tener la mochila llena de 
esas capacidades resolutivas permite asumir 
riesgos mayores. Cuando se sale de un sistema de 
protección colectivo o gregario, uno se adentra 
más en el riesgo. Un buen jugador de póquer 
conoce bien dónde están los riesgos y mide 
perfectamente sus apuestas. Es curioso, cuando 
se ve una buena partida, cómo sorprenden las 
reacciones de algunos de los buenos jugadores 
tras tirar las cartas: «Si esta jugada era genial», 
piensas; sí, pero no la adecuada para su 
conocimiento personal. 
RA: La ventaja de la concepción nómada en la 
creación o en la vida es la apertura al riesgo. 
Continuamente, uno se debe enfrentar a un 
sistema de encrucijadas e intentar elegir el mejor 
camino, pero ese «mejor» no es el más seguro. 
Y, aunque tiene algo de doloroso, mantiene al 
tiempo la tensión creativa. Se debe continuamente 
intentar optar por lo mejor; sin embargo, se sabe 
que podría no serlo, y hay, por tanto, riesgo. De la 
misma manera que uno llega a una isla, la coloniza 
y percibe otra isla, la vuelve a colonizar y termina 
descubriendo un archipiélago, 

Más entropía y menos 
orden en las ciudades 
nos harán capaces 
de integrar con la 
naturaleza esa parte 
del caos que intuimos 
que tiene la vida.



Face to Face/058

entendemos el esquema contrario como aquel 
que coloniza un territorio y lo repite de manera 
clónica. Esta idea es trasladable al terreno de la 
arquitectura, donde la colonia clónica se utiliza 
en gran medida, porque al ser segura, rápida y 
fácil, proporciona una extraordinaria impresión de 
rentabilidad inmediata.
EA: En el sistema capitalista existe un secuestro 
de la creatividad. Un tipo de creatividad necesaria 
y presente en un montón de buenos arquitectos 
que no evolucionan ni exprimen su potencial 
debido al hechizo de protección que sufren.
El nómada que intentaba descubrir nuevos 
territorios no lo hacía en su propio beneficio -en 
realidad, el que se iba fuera a cazar era el que 
traía el alimento a los sedentarios-, sino que 
su esfuerzo tenía sentido como valor para la 
evolución de su sociedad.
RA: El nómada, metafóricamente hablando, 
era alguien que atravesaba continuamente 
microeconomías y que debía observar, por tanto 
y a través de estas, las necesidades, deseos 
y apetitos de cada una de ellas. Ahora se ha 
impuesto una especie de modelo único global 
que todo lo domina, al que podríamos denominar 
el paradigma macroeconómico.
Si se observan los medios de comunicación, 
los profetas de nuestra época no son filósofos 
ni escritores ni artistas: son economistas de la 
macroeconomía. No solo me refiero a economías 
en sentido estricto, sino en términos ecológicos. 
En la medida en que uno hace un discurso 
único, la naturaleza es una expresión única 
de dicho discurso; si se atraviesan lugares, las 
microeconomías y las naturalezas también van 
cambiando. Actualmente, la demagogia y la 
manipulación pueden incluso llegar a construir un 
gran discurso ecológico global, que también es de 
naturaleza única.  

EA: Hay que intentar eliminar esa imagen tan 
ligada al envoltorio del poder. La arquitectura sirve 
a la vida, no al poder ni a la macroeconomía.  

Naturaleza y progreso
EA: El término naturficio nace de la visión de 
que hay algo incorrecto para el hombre en lo 
puramente artificial y en lo únicamente natural. No 
creo en una naturaleza arcaica sin nada artificial. 
La mayoría de los bosques han sido plantados, 
y la mayoría de las condiciones del habitar en 
la naturaleza ya están evolucionadas. Naturficio 
tiene que ver con conseguir un grado de relación 
y orden precisos entre la naturaleza y la creación 
de la ciudad.
Creo que es la meta del futuro. Ahora mismo, el 
péndulo extremo de lo natural ha respondido 
con edificios disfrazados de verde, intentando 
camuflarse tras una apariencia que responde a un 
problema ecológico y de supervivencia.
Más entropía y menos orden en las ciudades 
nos harán capaces de integrar con la naturaleza 
esa parte del caos que intuimos que tiene la 
vida. Probablemente, la evolución de algunas 
utopías que se plantearon en los sesenta sea uno 
de los caminos para volver a recrear no solo un 
acercamiento a la naturaleza, sino integrarla con 
vida contemporánea dentro de la ciudad.
RA: Creemos que estamos inmersos en una época 
de cambios tecnológicos vertiginosos que nos 
llevan a un desconcierto continuo. Pero pensemos 
en alguien que hubiera vivido el arco cronológico 
de Leonardo da Vinci, aproximadamente entre 
1450 y 1520; en esos setenta años se sucedieron 
cambios mucho más profundos que los nuestros. 
Por un lado, se hicieron descubrimientos que 
alteraron por completo la imagen del planeta, 
como el desplazamiento del geocentrismo 
-primero, con el heliocentrismo, y después, con la 

idea de que el universo era ilimitado- o penetrar 
en el interior del propio cuerpo, frente a las 
teorías de los humores. La pintura recogió todo 
esto muy bien a través de la perspectiva, ese 
enfoque hacia la penetración. Y, a su vez, todo 
estuvo adobado por algo como la imprenta, que 
llevó a las personas a conclusiones parecidas a las 
que nosotros tenemos. Hubo un momento en que 
pareció que el mundo, la civilización, estaba, por 
un lado, cerca de una arcadia o una edad de oro, 
y por otro, al borde del abismo. Ahora tenemos 
la impresión de poseer instrumentos nunca vistos 
para el progreso de la humanidad, y sin embargo 
vivimos un desconcierto espiritual extremo. Creo 
que lo que puede ocurrir es algo similar a lo que 
sucedió entonces, aunque a una escala distinta. 
Empieza a producirse una digestión de estos 
cambios vertiginosos y empiezan a oírse voces 
que buscan recuperar un espíritu de rebeldía, un 
espíritu de exacerbación de la libertad individual.
Hay que volver a la imagen del artista artesano, 
acentuar una crítica al vértigo fast food y 
restablecer toda una serie de vínculos entre el 
trabajo creativo, la libertad cívica y la indagación 
del mundo interior, de la espiritualidad y la 
trascendencia. De una manera mucho más 
modesta, tenemos que ir exponiendo indicios 
a través de nuestra propia experiencia: frente 
al sedentarismo colonizador y posesivo, el 
nomadismo; frente a la opacidad, la búsqueda de 
transparencia; frente al legalismo, la reivindicación 
de la libertad creativa y del riesgo individual. 
Debemos ser capaces de volver a lenguajes 
artísticos de tipo erótico, a una arquitectura que 
verdaderamente sea la demostración de ese 
erotismo, de la libertad cívica colectiva y de las 
necesidades del hábitat del hombre. 
Ese es el único camino. Pero implica, al tiempo, un 
discurso rotundo.



Face to Face/058

entendemos el esquema contrario como aquel 
que coloniza un territorio y lo repite de manera 
clónica. Esta idea es trasladable al terreno de la 
arquitectura, donde la colonia clónica se utiliza 
en gran medida, porque al ser segura, rápida y 
fácil, proporciona una extraordinaria impresión de 
rentabilidad inmediata.
EA: En el sistema capitalista existe un secuestro 
de la creatividad. Un tipo de creatividad necesaria 
y presente en un montón de buenos arquitectos 
que no evolucionan ni exprimen su potencial 
debido al hechizo de protección que sufren.
El nómada que intentaba descubrir nuevos 
territorios no lo hacía en su propio beneficio -en 
realidad, el que se iba fuera a cazar era el que 
traía el alimento a los sedentarios-, sino que 
su esfuerzo tenía sentido como valor para la 
evolución de su sociedad.
RA: El nómada, metafóricamente hablando, 
era alguien que atravesaba continuamente 
microeconomías y que debía observar, por tanto 
y a través de estas, las necesidades, deseos 
y apetitos de cada una de ellas. Ahora se ha 
impuesto una especie de modelo único global 
que todo lo domina, al que podríamos denominar 
el paradigma macroeconómico.
Si se observan los medios de comunicación, 
los profetas de nuestra época no son filósofos 
ni escritores ni artistas: son economistas de la 
macroeconomía. No solo me refiero a economías 
en sentido estricto, sino en términos ecológicos. 
En la medida en que uno hace un discurso 
único, la naturaleza es una expresión única 
de dicho discurso; si se atraviesan lugares, las 
microeconomías y las naturalezas también van 
cambiando. Actualmente, la demagogia y la 
manipulación pueden incluso llegar a construir un 
gran discurso ecológico global, que también es de 
naturaleza única.  

EA: Hay que intentar eliminar esa imagen tan 
ligada al envoltorio del poder. La arquitectura sirve 
a la vida, no al poder ni a la macroeconomía.  

Naturaleza y progreso
EA: El término naturficio nace de la visión de 
que hay algo incorrecto para el hombre en lo 
puramente artificial y en lo únicamente natural. No 
creo en una naturaleza arcaica sin nada artificial. 
La mayoría de los bosques han sido plantados, 
y la mayoría de las condiciones del habitar en 
la naturaleza ya están evolucionadas. Naturficio 
tiene que ver con conseguir un grado de relación 
y orden precisos entre la naturaleza y la creación 
de la ciudad.
Creo que es la meta del futuro. Ahora mismo, el 
péndulo extremo de lo natural ha respondido 
con edificios disfrazados de verde, intentando 
camuflarse tras una apariencia que responde a un 
problema ecológico y de supervivencia.
Más entropía y menos orden en las ciudades 
nos harán capaces de integrar con la naturaleza 
esa parte del caos que intuimos que tiene la 
vida. Probablemente, la evolución de algunas 
utopías que se plantearon en los sesenta sea uno 
de los caminos para volver a recrear no solo un 
acercamiento a la naturaleza, sino integrarla con 
vida contemporánea dentro de la ciudad.
RA: Creemos que estamos inmersos en una época 
de cambios tecnológicos vertiginosos que nos 
llevan a un desconcierto continuo. Pero pensemos 
en alguien que hubiera vivido el arco cronológico 
de Leonardo da Vinci, aproximadamente entre 
1450 y 1520; en esos setenta años se sucedieron 
cambios mucho más profundos que los nuestros. 
Por un lado, se hicieron descubrimientos que 
alteraron por completo la imagen del planeta, 
como el desplazamiento del geocentrismo 
-primero, con el heliocentrismo, y después, con la 

idea de que el universo era ilimitado- o penetrar 
en el interior del propio cuerpo, frente a las 
teorías de los humores. La pintura recogió todo 
esto muy bien a través de la perspectiva, ese 
enfoque hacia la penetración. Y, a su vez, todo 
estuvo adobado por algo como la imprenta, que 
llevó a las personas a conclusiones parecidas a las 
que nosotros tenemos. Hubo un momento en que 
pareció que el mundo, la civilización, estaba, por 
un lado, cerca de una arcadia o una edad de oro, 
y por otro, al borde del abismo. Ahora tenemos 
la impresión de poseer instrumentos nunca vistos 
para el progreso de la humanidad, y sin embargo 
vivimos un desconcierto espiritual extremo. Creo 
que lo que puede ocurrir es algo similar a lo que 
sucedió entonces, aunque a una escala distinta. 
Empieza a producirse una digestión de estos 
cambios vertiginosos y empiezan a oírse voces 
que buscan recuperar un espíritu de rebeldía, un 
espíritu de exacerbación de la libertad individual.
Hay que volver a la imagen del artista artesano, 
acentuar una crítica al vértigo fast food y 
restablecer toda una serie de vínculos entre el 
trabajo creativo, la libertad cívica y la indagación 
del mundo interior, de la espiritualidad y la 
trascendencia. De una manera mucho más 
modesta, tenemos que ir exponiendo indicios 
a través de nuestra propia experiencia: frente 
al sedentarismo colonizador y posesivo, el 
nomadismo; frente a la opacidad, la búsqueda de 
transparencia; frente al legalismo, la reivindicación 
de la libertad creativa y del riesgo individual. 
Debemos ser capaces de volver a lenguajes 
artísticos de tipo erótico, a una arquitectura que 
verdaderamente sea la demostración de ese 
erotismo, de la libertad cívica colectiva y de las 
necesidades del hábitat del hombre. 
Ese es el único camino. Pero implica, al tiempo, un 
discurso rotundo.



Face to Face/060

Artistic Connotations
Eduardo Arroyo: Historically, architects have 
always considered themselves artists. In 19th 
century France, with the birth of engineering 
as a discipline independent of architecture, the 
separation between artist and society was also 
born. Our society is one of rapid production in 
terms of credit: all that is pragmatic and effective 
reaches extreme superiority.
The position of the architect as one that 
encompasses both art and science has been 
trivialised. Today, any team of architects is 
composed of dozens of engineers, sociologists, 
acoustic experts..., and the architect is the one 
who coordinates them, however in this new 
central position the architect’s role is not the 
same as the one he had in the beginning.
I believe that, now, the architect isn’t part of 
anything. I’m very interested in the chance we 
have now to reconstruct a corrupt system and to 
recover that intimate relationship - let’s call it 
art, although I prefer creation - with the origin of 
things, fundamental in order to relieve ourselves 
of obsolete models.

Rafael Argullol: Not only is architecture being 
pushed out of the discipline of art, but also 
everything else, from literature to music. I think 
there is a reason: within European culture, 
especially since the Renaissance, the word art 
gives rise to something that is both uncomfortable 
and unpleasant: it confronts questions marks such 
as importance, origin, meaning, essence, slowness 
and an internal conflict in the creative process.
Art comes, at least within our tradition, loaded 
with a whole load of connotations that are now 
judged as anti-pragmatic, anti-practical and 
anti-quick. This, however, is not something 
that only affects the field of architecture but 
also those fields of everything. From here to 
the un-artisticalization, to put it like that, of 
our civilisation. It’s about a global front, not 
necessarily irreversible; I think we’re going to 
need to consider once again the problems that art 
gave us.

Transparency and Skin
EA: Every social system that supports creativity 
should be far more transparent: an opaque nature 

has become a forceful norm in recent years. 
Creating anything, be it a building or a book, is in 
itself a completely transparent act, not only on a 
social level but also on a moral one, because the 
creation is made available for people to access 
freely. Society needs transparency to keep a 
certain level of cooperation and equality.
RA: Transparency is far more linked to the 
individual’s ability to confront his own problems, 
in other words to internal liberty, while opacity 
comes from a European tradition that has 
protected the individual by placing them on the 
margins of internal liberty, something which has 
been very closely observed by religious legacy. 
Despite the fact that religiousness is perhaps 
minimal on popular terrain, it is evident that, 
during the protestant reform in the Nordic lands, 
the individual was made to confront himself, for 
example, through reading the Bible, whilst in 
the Catholic world the entire liturgical system 
still continued giving opaque mediation great 
importance.
The opaque, on the other hand, works very 
well with the gregarious. The relationship 

between creativity and power leads to highly 
influential structures and a cultural supremacy 
as a spectacle or exhibition, like something 
which has be “put out there”. Nonetheless, there 
exists a limited understanding of culture as 
an individual creation which must, by the very 
nature of individual creation, bear the stamp of 
transparency.
EA: I would even say that this gregarious 
endorsement and approval automatically 
provokes opacity. I’m intrigued by rebelliousness, 
understood as “getting away from the rules”, not 
as a contrast but as resistance to a situation taken 
on by society within which any creator away from 
the popular group, any free radical, becomes 
invisible: the group itself is evidence that there is 
something “outside”.
RA: We find ourselves in a paradoxical era: 
on the one hand, some of us think we live in 
a collective freedom without precedents. In 
reality, this collective freedom is dominated by 
heavy autocensorship, something which I have 
seen increasing in recent years in the world 
of creation, and more specifically in that of 
architecture.
Some 25 years ago I had direct links with the 
magazine Quaderns d´Arquitectura i Urbanisme. 
During that period I relied on an editorial team 
composed of architects, later rather well-known, 
and the freedom and range of discussion was 
very interesting, covering topics from within 
the terrain of architecture to what civilisation 
meant for our times. This discussion, based on 
elevated levels of critique and what you have 
already defined as rebelliousness, i.e. the capacity 
to oppose oneself to gregariousness, has been 
steadily drying up. Seen by someone who has 
always followed architecture, but who isn’t an 
architect, it gives the impression that its final 
drift - by means of all these iconic constructions 
that represent the same building be it in London 
or Dubai - is the consequence of a progressive 
increase in opacity and autocensorship: the 
critical element has been getting more and more 
marginalised.
In recent times, architecture has been converting 
itself into something very endogenous, as a true 
representation of our society. Right now, at the 
beginning of the 21st century, that which is at 
stake is rarely spoken about in newspapers and 
in other forms of communication: i.e. the battle 
for a future in which minority existence in the 
world is fighting against a model which we could 
call tribal-mafiaesque, which is being imposed 
across the planet and which allows neither 
criticism nor rebellion. Architecture has always 
been the face of power, it is what has most quickly 
been able to adapt to these times, times which I 
deem as perilous due to the fact that, in my eyes, 
totalitarianism is rather close for comfort.
EA: Totalitarianism is based on the rapidity of 
benefit. The very economic model which rules 
that architectural production is used to save the 
image of power means that architecture has to 
be both rapid and effective, be it for electoral 
conditions or economic benefit, despite the fact 
that its production needs a far more extensive 

process. With the demand for speed, architects 
have moulded themselves to spur-of-the-moment 
production in order to get safely within the 
perimeter-protected box, and as such have diminished 
their creative capacities.
RA: Every architect has been forced to act with 
fast-food celerity to assure the survival of this 
mechanism of power. Architecture is particularly 
sensitive, because it has always had the obvious 
function of being a visible intermediary between 
the citizen and power: it’s a clear footprint on the 
bosom of the city. The fact that this progressively 
unthinking discourse has empowered itself 
through what we could call latest modernity has 
been, in my opinion, devastating.
One day somebody should evaluate what 
the last 25 years have meant in terms of the 
progressive and brutal imposition of so-called 
casino capitalism, and post modernity’s loss of 
intellectual, spiritual and civic armament through 
the following two acts: the general retraction of 
critical discourse and the settling of a capitalism 
which is by no means industrial (Marx)-, but 
merely speculative.

Exquisite Tension and Erotic 
Condition
EA: A message-less image, loaded with all 
the sophistication it apparently wants, but 
without depth, leads us to an understanding of 
architecture as pornography: the outer casing has 
become an embellishment which is resourced to 
as a tool to hide the nothing behind. It is opacity 
to a spectacular degree, designed so that the 
insides can be manipulated and transformed in a 
banal manner.
RA: While pornography leads to nothing 
more than itself, wrapped up as a riskless and 
knowledgeless package, eroticism requires an 
adventure, an arbitration by means of dialogue 
(with the other and with the others), through 
which they can say no; in pornography there 
is never such a ‘no’, being that it is paid-for 
product.
Leon Battista Alberti’s writings have always 
fascinated me for being the first, I think, who

clearly understood the eroticism of architecture 
and the need for an exquisite tension between 
the project, medium, place, beauty, comfort, 
security and context. I don’t believe that the 
architect has to completely bow down to the 
opinions of the citizens. For instance, whilst 
the Santa Maria del Fiore cupola was being 
erected, a city like Florence had its citizens all 
enthusiastic and arguing. This also happened in 
Barcelona during the architectural debates that 
took place over what had been called modernity. 
Interventions, in which the opinion of the 
majority wasn’t respected, far from it, were let 
loose. So the architect tried his best to maintain 
a creative liberty, a rebellious attitude, a personal 
language; but all this was erotically subdued 
by the discoveries and the interventions of the 
citizens, against his own powers as an artistic 
architect.
Right now I am under the impression that, in 
many of its aspects, the predominant architecture 
has half-converted itself into a pornographic 
product and it doesn’t really matter whether it is 
broadcasted from a TV in Hong Kong, New York, 
Madrid…because it’s all the same, with absolutely 
no form of internal dialectics, risk or adventure 
and with no transmission of any knowledge 
whatsoever.
EA: Exquisite tension is an in-between step that 
achieves a determined informative empathy with 
“what is in front of you”, and what I consider to 
be generically necessary throughout creation in 
all disciplines. It calls for a certain precision - a 
friction - that the system is all too quick both 

More entropy and less 
order in cities will 
make us capable of 
combining the chaos 
we intuitively know 
exists in life with 
nature.

The initial notes from the meeting between Rafael Argullol 
(Barcelona, 1949) and Eduardo Arroyo (Bilbao, 1964) transmit 
several rules in the dialectic game. Various simple messages 
are crossed, precisely but not judgementally, and sufficiently 
fertile to free the spectator from propaedeutic destitution.
Beyond disciplinary reasoning or tiring self-quotation, a 
verbal adventure that defends clarity, cooperation, freedom 
and nomadic thinking is proposed. The conversation feeds on 
other terms such as risk and eroticism, and, as an epilogue, 
nature and progress. In that last part, architecture is 
presented as fully part of life as it is, without over-protection.
Off the record: the last word that can be heard in the room is 
resistance.

Rafael 
Argullol  
Eduardo 
Arroyo
04.26.2013

Face to Face/061



Face to Face/060

Artistic Connotations
Eduardo Arroyo: Historically, architects have 
always considered themselves artists. In 19th 
century France, with the birth of engineering 
as a discipline independent of architecture, the 
separation between artist and society was also 
born. Our society is one of rapid production in 
terms of credit: all that is pragmatic and effective 
reaches extreme superiority.
The position of the architect as one that 
encompasses both art and science has been 
trivialised. Today, any team of architects is 
composed of dozens of engineers, sociologists, 
acoustic experts..., and the architect is the one 
who coordinates them, however in this new 
central position the architect’s role is not the 
same as the one he had in the beginning.
I believe that, now, the architect isn’t part of 
anything. I’m very interested in the chance we 
have now to reconstruct a corrupt system and to 
recover that intimate relationship - let’s call it 
art, although I prefer creation - with the origin of 
things, fundamental in order to relieve ourselves 
of obsolete models.

Rafael Argullol: Not only is architecture being 
pushed out of the discipline of art, but also 
everything else, from literature to music. I think 
there is a reason: within European culture, 
especially since the Renaissance, the word art 
gives rise to something that is both uncomfortable 
and unpleasant: it confronts questions marks such 
as importance, origin, meaning, essence, slowness 
and an internal conflict in the creative process.
Art comes, at least within our tradition, loaded 
with a whole load of connotations that are now 
judged as anti-pragmatic, anti-practical and 
anti-quick. This, however, is not something 
that only affects the field of architecture but 
also those fields of everything. From here to 
the un-artisticalization, to put it like that, of 
our civilisation. It’s about a global front, not 
necessarily irreversible; I think we’re going to 
need to consider once again the problems that art 
gave us.

Transparency and Skin
EA: Every social system that supports creativity 
should be far more transparent: an opaque nature 

has become a forceful norm in recent years. 
Creating anything, be it a building or a book, is in 
itself a completely transparent act, not only on a 
social level but also on a moral one, because the 
creation is made available for people to access 
freely. Society needs transparency to keep a 
certain level of cooperation and equality.
RA: Transparency is far more linked to the 
individual’s ability to confront his own problems, 
in other words to internal liberty, while opacity 
comes from a European tradition that has 
protected the individual by placing them on the 
margins of internal liberty, something which has 
been very closely observed by religious legacy. 
Despite the fact that religiousness is perhaps 
minimal on popular terrain, it is evident that, 
during the protestant reform in the Nordic lands, 
the individual was made to confront himself, for 
example, through reading the Bible, whilst in 
the Catholic world the entire liturgical system 
still continued giving opaque mediation great 
importance.
The opaque, on the other hand, works very 
well with the gregarious. The relationship 

between creativity and power leads to highly 
influential structures and a cultural supremacy 
as a spectacle or exhibition, like something 
which has be “put out there”. Nonetheless, there 
exists a limited understanding of culture as 
an individual creation which must, by the very 
nature of individual creation, bear the stamp of 
transparency.
EA: I would even say that this gregarious 
endorsement and approval automatically 
provokes opacity. I’m intrigued by rebelliousness, 
understood as “getting away from the rules”, not 
as a contrast but as resistance to a situation taken 
on by society within which any creator away from 
the popular group, any free radical, becomes 
invisible: the group itself is evidence that there is 
something “outside”.
RA: We find ourselves in a paradoxical era: 
on the one hand, some of us think we live in 
a collective freedom without precedents. In 
reality, this collective freedom is dominated by 
heavy autocensorship, something which I have 
seen increasing in recent years in the world 
of creation, and more specifically in that of 
architecture.
Some 25 years ago I had direct links with the 
magazine Quaderns d´Arquitectura i Urbanisme. 
During that period I relied on an editorial team 
composed of architects, later rather well-known, 
and the freedom and range of discussion was 
very interesting, covering topics from within 
the terrain of architecture to what civilisation 
meant for our times. This discussion, based on 
elevated levels of critique and what you have 
already defined as rebelliousness, i.e. the capacity 
to oppose oneself to gregariousness, has been 
steadily drying up. Seen by someone who has 
always followed architecture, but who isn’t an 
architect, it gives the impression that its final 
drift - by means of all these iconic constructions 
that represent the same building be it in London 
or Dubai - is the consequence of a progressive 
increase in opacity and autocensorship: the 
critical element has been getting more and more 
marginalised.
In recent times, architecture has been converting 
itself into something very endogenous, as a true 
representation of our society. Right now, at the 
beginning of the 21st century, that which is at 
stake is rarely spoken about in newspapers and 
in other forms of communication: i.e. the battle 
for a future in which minority existence in the 
world is fighting against a model which we could 
call tribal-mafiaesque, which is being imposed 
across the planet and which allows neither 
criticism nor rebellion. Architecture has always 
been the face of power, it is what has most quickly 
been able to adapt to these times, times which I 
deem as perilous due to the fact that, in my eyes, 
totalitarianism is rather close for comfort.
EA: Totalitarianism is based on the rapidity of 
benefit. The very economic model which rules 
that architectural production is used to save the 
image of power means that architecture has to 
be both rapid and effective, be it for electoral 
conditions or economic benefit, despite the fact 
that its production needs a far more extensive 

process. With the demand for speed, architects 
have moulded themselves to spur-of-the-moment 
production in order to get safely within the 
perimeter-protected box, and as such have diminished 
their creative capacities.
RA: Every architect has been forced to act with 
fast-food celerity to assure the survival of this 
mechanism of power. Architecture is particularly 
sensitive, because it has always had the obvious 
function of being a visible intermediary between 
the citizen and power: it’s a clear footprint on the 
bosom of the city. The fact that this progressively 
unthinking discourse has empowered itself 
through what we could call latest modernity has 
been, in my opinion, devastating.
One day somebody should evaluate what 
the last 25 years have meant in terms of the 
progressive and brutal imposition of so-called 
casino capitalism, and post modernity’s loss of 
intellectual, spiritual and civic armament through 
the following two acts: the general retraction of 
critical discourse and the settling of a capitalism 
which is by no means industrial (Marx)-, but 
merely speculative.

Exquisite Tension and Erotic 
Condition
EA: A message-less image, loaded with all 
the sophistication it apparently wants, but 
without depth, leads us to an understanding of 
architecture as pornography: the outer casing has 
become an embellishment which is resourced to 
as a tool to hide the nothing behind. It is opacity 
to a spectacular degree, designed so that the 
insides can be manipulated and transformed in a 
banal manner.
RA: While pornography leads to nothing 
more than itself, wrapped up as a riskless and 
knowledgeless package, eroticism requires an 
adventure, an arbitration by means of dialogue 
(with the other and with the others), through 
which they can say no; in pornography there 
is never such a ‘no’, being that it is paid-for 
product.
Leon Battista Alberti’s writings have always 
fascinated me for being the first, I think, who

clearly understood the eroticism of architecture 
and the need for an exquisite tension between 
the project, medium, place, beauty, comfort, 
security and context. I don’t believe that the 
architect has to completely bow down to the 
opinions of the citizens. For instance, whilst 
the Santa Maria del Fiore cupola was being 
erected, a city like Florence had its citizens all 
enthusiastic and arguing. This also happened in 
Barcelona during the architectural debates that 
took place over what had been called modernity. 
Interventions, in which the opinion of the 
majority wasn’t respected, far from it, were let 
loose. So the architect tried his best to maintain 
a creative liberty, a rebellious attitude, a personal 
language; but all this was erotically subdued 
by the discoveries and the interventions of the 
citizens, against his own powers as an artistic 
architect.
Right now I am under the impression that, in 
many of its aspects, the predominant architecture 
has half-converted itself into a pornographic 
product and it doesn’t really matter whether it is 
broadcasted from a TV in Hong Kong, New York, 
Madrid…because it’s all the same, with absolutely 
no form of internal dialectics, risk or adventure 
and with no transmission of any knowledge 
whatsoever.
EA: Exquisite tension is an in-between step that 
achieves a determined informative empathy with 
“what is in front of you”, and what I consider to 
be generically necessary throughout creation in 
all disciplines. It calls for a certain precision - a 
friction - that the system is all too quick both 

More entropy and less 
order in cities will 
make us capable of 
combining the chaos 
we intuitively know 
exists in life with 
nature.

The initial notes from the meeting between Rafael Argullol 
(Barcelona, 1949) and Eduardo Arroyo (Bilbao, 1964) transmit 
several rules in the dialectic game. Various simple messages 
are crossed, precisely but not judgementally, and sufficiently 
fertile to free the spectator from propaedeutic destitution.
Beyond disciplinary reasoning or tiring self-quotation, a 
verbal adventure that defends clarity, cooperation, freedom 
and nomadic thinking is proposed. The conversation feeds on 
other terms such as risk and eroticism, and, as an epilogue, 
nature and progress. In that last part, architecture is 
presented as fully part of life as it is, without over-protection.
Off the record: the last word that can be heard in the room is 
resistance.

Rafael 
Argullol  
Eduardo 
Arroyo
04.26.2013

Face to Face/061



Face to Face/062

to determine as pernicious and to demand its 
elimination. This friction implies that people 
reflect or feel something, which is dangerous 
as it does not contribute to control of opinion. 
A thinking and demanding population puts a 
spanner in The System’s works, if you will. As 
such, the ice becomes asphalt and the friction of 
doubt is born.
RA: Architecture being man’s habitat, the loss 
of the “habitant of the habitat” as protagonist 
certainly draws my attention. The pure suggestion 
that the habitant is not central in the world of 
architecture is terrifying. Everything related to 
the architecture of power and the proliferation of 
opacity has absolutely no interest in the individual 
as protagonist.
EA: Every advance made within the field of artistic 
creation is a brave leap into solitude. The risk that 
is entailed is a true confirmation of creative ability 
as a necessity.
In any discipline, most of the genetic leaps that 
have been leapt have been leapt by a certain 
individual, who opens doors through his own 
personal will, at his own risk, so that the rest 
can evolve and connect. It thrills me to discover 
that risk which somebody has taken on knowing 
full well that it could provoke his own failure. It 
has nothing to do with individualism, because 
societies that truly believe in the individual as 
a basic pillar are more cooperative and less 
imposing.
RA: There’s a paradigm to be applied to creative 
languages, our lives and, of course, architecture 
itself: the journey. It’s the capacity to see oneself 
from another viewpoint; what cures you and what 
shields you from the temptations of patriotism, 
narrow nationalism, provincialism or blind 
narcissism. Because you know that life is an 
endless chain of destroying one viewpoint in 
order to find another one from which to observe 
yourself.

The Creative Journey & The 
Microeconomic Paradigm
EA: When one journeys in an independent 
manner, one notices that many of the problems 
that crop up on the way have unknown solutions. 
That is to say, you need to be in tune with the 
jungle, a system of problems being solved by 
whoever notices them in their habitat. 
In the creative journey, having a backpack full of 
problem-solving capacities allows one to assume 
bigger risks. Once out of a system of collective 
protection or gregariousness, one is at a higher 
risk. A smart poker player knows very well where 
the risks lay and perfectly measures his bets. It’s 
interesting, when watching a good game, how 
much the reactions of some of the best players can 
surprise after they play their move: “That move was 
great!”, you think; yes, but not adequately so for 
personal understanding.
RA: The advantage of nomadic conception in 
creation or life is the opening of risk. One is 
continuously faced with crossroads and has to 
choose the best path, but this ‘best’ path is not 
the safest.
And, although it has something painful about it, it 

keeps creative tension alive. The best must always 
be opted for, despite the fact that one knows that 
this ‘best’ may not actually be the best and as such 
there is risk. In the same way that one gets to an 
island, colonises it and then sees another island, 
colonises that one too in a different manner 
and ends up discovering an archipelago, we 
understand too the contradictory plan, just like he 
who colonises a territory and repeats it in a clonal 
fashion. This idea is transferable to the world of 
architecture, where the cloned colony is used to a 
great degree, because being that it is safe, speedy 
and easy, it provides an extraordinarily high level 
of immediate profitability.
EA: A seizure of creativity exists within the 
capitalist system. A type of ‘necessary creativity’ 
is present in a lot of good architects, but this 
potential is never allowed to be fully evolved or 
flourish due to the protective curse under which 
those who possess it suffer.
The nomad who tried to discover new territories 
didn’t do so for his own benefit – in reality, he 
who went out to hunt was he who brought back 
food for his people – but rather that his effort 
made sense as courage needed for the evolution 
of society.
RA: The nomad, metaphorically speaking, was 
somebody who endlessly crossed microeconomies 
and who, therefore, had to observe the needs, 
desires and appetites of each of them. Now, a kind 
of homogenous global model has been imposed 
which dominates everything, which we could call 
the macroeconomic paradigm.
If the mediums of communication are observed, 
it is clear that the prophets of our time are not 
philosophers nor artists nor writers: they are 
economists from the macroeconomy. I’m not 
only referring to economies in the strict sense, 
but rather in organic terms. In the way that one 
makes a unique speech, nature is an expression 
of said speech; if one travels from place to 
place, microeconomies and their natures also 
change with each place. Currently, demagogy 
and manipulation can even get so far as to 
constructing a huge global organic speech that is 
also a unique speech.
EA: We have to try to get rid of this image so 
bound to the sheath of power. Architecture is 
here to serve life, not power or macroeconomy.

Nature and Progress
EA: The term naturficial comes from the idea that 
there is something not quite right for man in both 
the purely artificial and the purely natural. I don’t 
believe in an old fashioned nature with absolutely 
nothing artificial. Most forests have been planted, 
and most of the conditions set for living in nature 
are evolving. Naturficial is to do with creating a 
precise equilibrium of relation and order between 
nature and the creation of cities.
I think it’s the challenge of the future. Right 
now, the extreme swing of the pendulum of what 
is natural has resulted in buildings dressed up 
in green, trying to camouflage themselves into 
something that responds to a problem of ecology 
and survival.
More entropy and less order in cities will make 

us capable of combining the chaos we intuitively 
know exists in life with nature. Probably, the 
evolution of several utopias thought about in the 
70s will not only be the right path to get back to 
a certain proximity with nature, but also the right 
way to integrate nature with contemporary life 
within a city.
RA: We believe we are immersed in an age of 
dizzying technological change that is leading us 
further and further into uncertainty. But let’s 
think about somebody who would have lived 
through the chronological arch of Leonardo 
da Vinci’s times, roughly between 1450 and 
1520; over these 70 years there were some far 
more serious changes. For one thing, they made 
discoveries that completely altered the traditional 
view of the Earth itself, such as the renouncing 
of geocentrism – firstly with heliocentrism and 
then with the idea that actually the universe was 
limitless – on top of which they also penetrated 
inside the human body itself, against humorist 
theories. Painting of the time reflected 
everything, i.e. this focus on penetration, through 
the use of perspective. And, at the same time, 
everything was united through mediums such as 
printing, which brought theories (not far from 
today’s) to everybody. There was a moment in 
which it appeared that the world, or civilisation, 
was on the brink of paradise or a golden age, but 
at the same time on the brink of hell.
In our times we believe we possess never-before-
seen instruments and objects for the progress of 
humanity, but nonetheless we are living through 
an extreme spiritual bewilderment. I think that 
what might happen could be similar to what 
happened back then, in da Vinci’s age, although 
on a different scale. A digestion of these dizzying 
changes will take place, whilst voices calling for 
reclamation of the rebellious spirit will also be 
heard, a spirit of the exacerbation of individual 
freedom. 
We must go back to the image of the crafting 
artist, emphasize a criticism of the giddy fast-food 
pace and re-establish a series of bonds between 
creative work, civic liberty and the investigation of 
the interior world, of spirituality and importance. 
In a far more modest manner, we have to show 
signs through our own experience: against a 
colonising and possessive sedentary nature, 
i.e. being more nomadic; against opacity, i.e. 
searching for transparency; against legalism, 
i.e. the reinstatement of creative liberty and 
individual risk. We must make ourselves able to go 
back to artistic expressions of the erotic kind: to 
architecture that truly represents this eroticism, 
collective civic liberty and the needs of man’s 
habitat.
This is the only way. But it entails, in time, an 
extensive discussion.



Face to Face/062

to determine as pernicious and to demand its 
elimination. This friction implies that people 
reflect or feel something, which is dangerous 
as it does not contribute to control of opinion. 
A thinking and demanding population puts a 
spanner in The System’s works, if you will. As 
such, the ice becomes asphalt and the friction of 
doubt is born.
RA: Architecture being man’s habitat, the loss 
of the “habitant of the habitat” as protagonist 
certainly draws my attention. The pure suggestion 
that the habitant is not central in the world of 
architecture is terrifying. Everything related to 
the architecture of power and the proliferation of 
opacity has absolutely no interest in the individual 
as protagonist.
EA: Every advance made within the field of artistic 
creation is a brave leap into solitude. The risk that 
is entailed is a true confirmation of creative ability 
as a necessity.
In any discipline, most of the genetic leaps that 
have been leapt have been leapt by a certain 
individual, who opens doors through his own 
personal will, at his own risk, so that the rest 
can evolve and connect. It thrills me to discover 
that risk which somebody has taken on knowing 
full well that it could provoke his own failure. It 
has nothing to do with individualism, because 
societies that truly believe in the individual as 
a basic pillar are more cooperative and less 
imposing.
RA: There’s a paradigm to be applied to creative 
languages, our lives and, of course, architecture 
itself: the journey. It’s the capacity to see oneself 
from another viewpoint; what cures you and what 
shields you from the temptations of patriotism, 
narrow nationalism, provincialism or blind 
narcissism. Because you know that life is an 
endless chain of destroying one viewpoint in 
order to find another one from which to observe 
yourself.

The Creative Journey & The 
Microeconomic Paradigm
EA: When one journeys in an independent 
manner, one notices that many of the problems 
that crop up on the way have unknown solutions. 
That is to say, you need to be in tune with the 
jungle, a system of problems being solved by 
whoever notices them in their habitat. 
In the creative journey, having a backpack full of 
problem-solving capacities allows one to assume 
bigger risks. Once out of a system of collective 
protection or gregariousness, one is at a higher 
risk. A smart poker player knows very well where 
the risks lay and perfectly measures his bets. It’s 
interesting, when watching a good game, how 
much the reactions of some of the best players can 
surprise after they play their move: “That move was 
great!”, you think; yes, but not adequately so for 
personal understanding.
RA: The advantage of nomadic conception in 
creation or life is the opening of risk. One is 
continuously faced with crossroads and has to 
choose the best path, but this ‘best’ path is not 
the safest.
And, although it has something painful about it, it 

keeps creative tension alive. The best must always 
be opted for, despite the fact that one knows that 
this ‘best’ may not actually be the best and as such 
there is risk. In the same way that one gets to an 
island, colonises it and then sees another island, 
colonises that one too in a different manner 
and ends up discovering an archipelago, we 
understand too the contradictory plan, just like he 
who colonises a territory and repeats it in a clonal 
fashion. This idea is transferable to the world of 
architecture, where the cloned colony is used to a 
great degree, because being that it is safe, speedy 
and easy, it provides an extraordinarily high level 
of immediate profitability.
EA: A seizure of creativity exists within the 
capitalist system. A type of ‘necessary creativity’ 
is present in a lot of good architects, but this 
potential is never allowed to be fully evolved or 
flourish due to the protective curse under which 
those who possess it suffer.
The nomad who tried to discover new territories 
didn’t do so for his own benefit – in reality, he 
who went out to hunt was he who brought back 
food for his people – but rather that his effort 
made sense as courage needed for the evolution 
of society.
RA: The nomad, metaphorically speaking, was 
somebody who endlessly crossed microeconomies 
and who, therefore, had to observe the needs, 
desires and appetites of each of them. Now, a kind 
of homogenous global model has been imposed 
which dominates everything, which we could call 
the macroeconomic paradigm.
If the mediums of communication are observed, 
it is clear that the prophets of our time are not 
philosophers nor artists nor writers: they are 
economists from the macroeconomy. I’m not 
only referring to economies in the strict sense, 
but rather in organic terms. In the way that one 
makes a unique speech, nature is an expression 
of said speech; if one travels from place to 
place, microeconomies and their natures also 
change with each place. Currently, demagogy 
and manipulation can even get so far as to 
constructing a huge global organic speech that is 
also a unique speech.
EA: We have to try to get rid of this image so 
bound to the sheath of power. Architecture is 
here to serve life, not power or macroeconomy.

Nature and Progress
EA: The term naturficial comes from the idea that 
there is something not quite right for man in both 
the purely artificial and the purely natural. I don’t 
believe in an old fashioned nature with absolutely 
nothing artificial. Most forests have been planted, 
and most of the conditions set for living in nature 
are evolving. Naturficial is to do with creating a 
precise equilibrium of relation and order between 
nature and the creation of cities.
I think it’s the challenge of the future. Right 
now, the extreme swing of the pendulum of what 
is natural has resulted in buildings dressed up 
in green, trying to camouflage themselves into 
something that responds to a problem of ecology 
and survival.
More entropy and less order in cities will make 

us capable of combining the chaos we intuitively 
know exists in life with nature. Probably, the 
evolution of several utopias thought about in the 
70s will not only be the right path to get back to 
a certain proximity with nature, but also the right 
way to integrate nature with contemporary life 
within a city.
RA: We believe we are immersed in an age of 
dizzying technological change that is leading us 
further and further into uncertainty. But let’s 
think about somebody who would have lived 
through the chronological arch of Leonardo 
da Vinci’s times, roughly between 1450 and 
1520; over these 70 years there were some far 
more serious changes. For one thing, they made 
discoveries that completely altered the traditional 
view of the Earth itself, such as the renouncing 
of geocentrism – firstly with heliocentrism and 
then with the idea that actually the universe was 
limitless – on top of which they also penetrated 
inside the human body itself, against humorist 
theories. Painting of the time reflected 
everything, i.e. this focus on penetration, through 
the use of perspective. And, at the same time, 
everything was united through mediums such as 
printing, which brought theories (not far from 
today’s) to everybody. There was a moment in 
which it appeared that the world, or civilisation, 
was on the brink of paradise or a golden age, but 
at the same time on the brink of hell.
In our times we believe we possess never-before-
seen instruments and objects for the progress of 
humanity, but nonetheless we are living through 
an extreme spiritual bewilderment. I think that 
what might happen could be similar to what 
happened back then, in da Vinci’s age, although 
on a different scale. A digestion of these dizzying 
changes will take place, whilst voices calling for 
reclamation of the rebellious spirit will also be 
heard, a spirit of the exacerbation of individual 
freedom. 
We must go back to the image of the crafting 
artist, emphasize a criticism of the giddy fast-food 
pace and re-establish a series of bonds between 
creative work, civic liberty and the investigation of 
the interior world, of spirituality and importance. 
In a far more modest manner, we have to show 
signs through our own experience: against a 
colonising and possessive sedentary nature, 
i.e. being more nomadic; against opacity, i.e. 
searching for transparency; against legalism, 
i.e. the reinstatement of creative liberty and 
individual risk. We must make ourselves able to go 
back to artistic expressions of the erotic kind: to 
architecture that truly represents this eroticism, 
collective civic liberty and the needs of man’s 
habitat.
This is the only way. But it entails, in time, an 
extensive discussion.


	054
	055
	056
	057
	058
	059
	060
	061
	062
	063



